
Luis Felipe Miguel 
e 

Flávia Biroli

uma introdução

FEMINISMO 
E POLÍTICA

Feminismo e politica_miolo_3r.indd   3 27/04/2016   16:00:03



Copyright desta edição © Boitempo Editorial, 2014
Copyright © Flávia Millena Biroli Tokarski e Luis Felipe Miguel, 2013

Direção editorial
Ivana Jinkings

Edição
Isabella Marcatti

Coordenação de produção
Livia Campos

Assistência editorial 
Thaisa Burani

Preparação 
Carla Mello Moreira e Claudia Maietta

Revisão 
Thais Rimkus
Diagramação 

Schäffer Editorial
Capa

Antonio Kehl
sobre retrato Angela Davis (2013), de Edgar Garcia

Equipe de apoio
Ana Yumi Kajiki, Artur Renzo, Bibiana Leme, Camila Lie, 

Elaine Ramos, Fernanda Fantinel, Francisco dos Santos, Kim Doria, 
Marlene Baptista, Maurício Barbosa, Nanda Coelho e Renato Soares

CIP‑BRASIL. CATALOGAÇÃO NA FONTE
SINDICATO NACIONAL DOS EDITORES DE LIVROS, RJ

M577t
  Miguel, Luis Felipe
    Feminismo e política : uma introdução / Luis Felipe Miguel , Flávia Biroli. - 
1. ed. - São Paulo : Boitempo, 2014. 
    
  Inclui bibliografia 
  ISBN 978-85-7559-396-7

  1. Feminismo. 2. Mulheres condições sociais. 3. Direito das mulheres. I. Título.

14-15554	 CDD: 305.42
	 CDU: 330.85(09)

	

É vedada a reprodução de qualquer parte  
deste livro sem a expressa autorização da editora.

1a edição: novembro de 2014; 1a reimpressão: março de 2015; 
2a reimpressão: julho de 2015; 3a reimpressão: maio de 2016; 

4a reimpressão: janeiro de 2017; 5a reimpressão: outubro de 2017; 
6a reimpressão: julho de 2018; 7a reimpressão: julho de 2019; 

8a reimpressão: outubro de 2020; 9a reimpressão: julho de 2021

BOITEMPO
Jinkings Editores Associados Ltda.

Rua Pereira Leite, 373
05442-000 São Paulo SP

Tel.: (11) 3875-7250 / 3875-7285
editor@boitempoeditorial.com.br 

www.boitempoeditorial.com.br | www.blogdaboitempo.com.br 
www.facebook.com/boitempo | www.twitter.com/editoraboitempo
www.youtube.com/tvboitempo | www.instagram.com/boitempo

Feminismo e politica_miolo_9r.indd   4 24/06/2021   12:10:40



SUMÁRIO

Introdução  7
Flávia Biroli e Luis Felipe Miguel 

1. O feminismo e a política  17
Luis Felipe Miguel

2. O público e o privado  31
Flávia Biroli

3. Justiça e família  47
Flávia Biroli

4. A igualdade e a diferença  63
Luis Felipe Miguel

5. A identidade e a diferença  79
Luis Felipe Miguel

6. Gênero e representação política  93
Luis Felipe Miguel

7. Autonomia, dominação e opressão  109
Flávia Biroli

8. O debate sobre aborto  123
Flávia Biroli

É vedada, nos termos da lei, a reprodução de qualquer parte  
deste livro sem a expressa autorização da editora.

Este livro atende às normas do acordo ortográfico em vigor desde janeiro de 2009.

 
1a edição: novembro de 2014

BOITEMPO EDITORIAL
Jinkings Editores Associados Ltda.

Rua Pereira Leite, 373
05442‑000 São Paulo SP

Tel./fax: (11) 3875‑7250 / 3872‑6869
editor@boitempoeditorial.com.br | www.boitempoeditorial.com.br

www.blogdaboitempo.com.br | www.facebook.com/boitempo
www.twitter.com/editoraboitempo | www.youtube.com/imprensaboitempo



9. O debate sobre pornografia  131
Flávia Biroli

10. O debate sobre prostituição  139
Luis Felipe Miguel

Conclusão. A política do feminismo  147
Luis Felipe Miguel e Flávia Biroli

Bibliografia  153

Sobre os autores  163 



8 
O DEBATE SOBRE ABORTO

O debate sobre aborto no feminismo pode ser visto, em primeiro lugar, 
como um desdobramento da visão crítica das relações entre a esfera 

privada e a esfera pública, com a politização do que ocorre na primeira e o 
entendimento de que o modo de organização de uma delas está vinculado, 
permanentemente, ao modo de organização da outra. As hierarquias e o grau 
de liberdade dos indivíduos na esfera privada têm impacto direto sobre sua vida 
na esfera pública e no processo de construção de sua identidade. O direito ao 
aborto pode ser, assim, situado em um domínio da vida e das escolhas indivi-
duais que é profundamente pessoal, ao mesmo tempo que é político.

Um dos âmbitos da luta e das teorias feministas em que o aborto é um 
tópico central é o dos direitos reprodutivos ou da autonomia reprodutiva. 
Ele compreende o acesso a informações e recursos que permitem à mulher 
o controle sobre sua vida reprodutiva. A maternidade vem sendo, ao mesmo 
tempo, um aspecto importante da vida e da identidade de muitas mulheres e 
fonte do controle e da opressão por parte do Estado e dos homens que lhes são 
próximos. Anticonceptivos e aborto são necessários para que a maternidade  
não seja compulsória. O direito ao aborto, especialmente, confronta a idealização  
da maternidade, que é um modo de representação de um papel compulsório 
como se fosse tendência natural e desejo comum de todas as mulheres.

Além disso, muitas feministas vêm destacando o fato de que sem o controle 
sobre a reprodução, as mulheres dificilmente conseguirão atuar profissional e 
politicamente com maior igualdade em relação aos homens. É essa atuação, 
além disso, que permite a elas os recursos e a ocupação de posições para que 
possam discutir formas de organização da vida doméstica que não as penali-
zem ao responsabilizá-las primordialmente pela gestão cotidiana da vida e pela 
criação dos filhos. É também, em outra frente, uma forma de tomar parte na 
construção de políticas relacionadas à reprodução e de normas voltadas, por 
exemplo, à regulação das novas tecnologias reprodutivas.

Flávia Biroli



   feminismo e política 

O aborto ganha destaque na agenda feminista também em um segundo 
âmbito, o da defesa da liberdade sexual. O acesso a informações e recursos que 
permitam que as mulheres escolham se e quando serão mães é, por essa ótica, 
como na dos direitos reprodutivos, fundamental para uma maior igualdade com 
os homens. As consequências de uma gravidez involuntária são distintas para as 
mulheres e para os homens. A gestação é um dos traços distintivos nessa experiên- 
cia – traço que há algumas décadas se poderia considerar incontornável, mas 
que as novas tecnologias reprodutivas permitiram ressignificar. Porém é dife-
rente para elas e eles também pelas convenções que atribuem a responsabilidade 
prioritária ou exclusiva pelos filhos às mulheres, ainda que as leis determinem 
que os pais sejam responsáveis por parte do sustento material das crianças 
e, em alguns casos, existam subsídios estatais. Além disso, as conexões entre 
maternidade e sexualidade têm sido mobilizadas para restringir a autonomia 
das mulheres. A relevância social e/ou moral da primeira, em geral associada a 
concepções convencionais da família, justificaria o controle da sexualidade das 
mulheres. O acesso a anticoncepcionais e ao aborto permite desvincular uma 
e outra. O controle sobre as consequências do sexo poderia ser, assim, parte 
da construção de uma vida sexual mais prazerosa e menos atada a convenções 
definidas pelas posições de poder e pelos interesses masculinos.

Em todos esses temas, o debate feminista é feito de posições diversas e, muitas 
vezes, concorrentes. Começando pelo segundo âmbito mencionado, a liberda-
de sexual não é vista como intrinsecamente positiva por todas as feministas, e 
isso tem desdobramentos nas posições sobre o aborto. Na visão de Catharine 
MacKinnon, que é representativa dessa posição, em sociedades nas quais as 
relações heterossexuais correspondem largamente a formas de dominação e 
violência contra as mulheres, a legalização do direito amplo das mulheres ao 
aborto poderia ser uma forma de reduzir ainda mais os custos dessas relações 
para os homens. Nessas circunstâncias, as consequências das relações sexuais 
seriam distintas para mulheres e homens, e o peso da decisão de abortar, ou 
a responsabilidade pela criação de um filho em condições muitas vezes inde-
sejáveis, recairiam sobre as mulheres. O enfoque no direito a decidir sobre o 
aborto deixaria de lado um problema anterior, a ausência de autonomia das 
mulheres nas relações sexuais com homens, em sociedades machistas. Assim, 
“enquanto as mulheres não controlam o acesso a sua sexualidade, o aborto 
facilita a disponibilidade sexual das mulheres” e o sentido da liberação sexual 



o debate sobre aborto     

em contextos nos quais há desigualdade de gênero seria, portanto, liberação 
para a agressividade masculina1.

Ainda que de uma perspectiva distinta, o feminismo centrado no cuidado 
ou no maternalismo também é reticente sobre o direito ao aborto. Nesse caso, 
a compreensão de que a experiência diferenciada das mulheres contribuiria 
para uma ética centrada no cuidado, nas relações e na responsabilidade, em 
vez de uma ética centrada nos direitos, afasta as abordagens da própria noção 
de direito ao aborto como requisito para a autonomia das mulheres. Em 
alguns casos, destaca-se a tensão entre o direito das mulheres a escolher e as 
convenções da feminilidade, que incluiriam “a equação moral entre bondade e 
autossacrifício”2. Em posições que se aproximam do ativismo católico contrário 
ao direito ao aborto, o que é tomado como experiência feminina singular, rela-
cionada à maternidade e ao cuidado, leva à aceitação dos enquadramentos do 
aborto a partir do valor da vida do feto3. A ênfase nos significados que seriam 
atribuídos pelas mulheres às relações e, sobretudo, a valorização das tradições 
comunitárias e da família conduzem, nesse último caso (o de Elshtain), a uma 
posição desfavorável à autonomia individual das mulheres em relação ao aborto.

RELIGIÃO E O DEBATE SOBRE ABORTO
O debate atual sobre o direito ao aborto tornou-se mais polari-
zado e ganhou destaque na agenda política em diversos países 
do Ocidente nas últimas décadas. No início do século XXI, as 
posições “pró-vida”, vinculadas principalmente à Igreja católica, 
e “pró-escolha”, ligadas aos movimentos feministas, são parte das 
clivagens nas disputas eleitorais e político-partidárias. Enquanto 
os argumentos “pró-escolha” são centrados nos direitos das mu-
lheres, os argumentos “pró-vida” destacam, sobretudo, o valor da 
vida do feto de uma perspectiva religiosa4.

1	 Catharine A. MacKinnon, Feminism unmodified, cit., p. 99.
2	 Carol Gilligan, In a different voice, cit., p. 70.
3	 Jean Bethke Elshtain, Public man, private woman, cit., p. 312-3.
4	 Para o caso brasileiro, cf. Maria Isabel Baltar da Rocha, “A discussão política sobre o aborto no 

Brasil”, Revista Brasileira de Estudos Populacionais, v. 23, n. 2, 2006, e Maria das Dores Campos 
Machado, “Aborto e ativismo religioso nas eleições de 2010”, Revista Brasileira de Ciência Política, 
n. 7, 2012.



   feminismo e política 

Tomando parte nesse debate, Ronald Dworkin entende que 
não é possível sustentar logicamente a afirmação de que um feto 
tenha interesses próprios antes de ter vida mental. A noção de 
interesse próprio, que está na base do reconhecimento do direito 
à autonomia individual no liberalismo, depende de alguma forma 
de consciência. Para o autor, no entanto, o argumento de que a 
vida é inviolável deveria ser levado a sério inclusive por aqueles 
que defendem o direito ao aborto – estaria já na base dos valores 
e das concepções de muitos dos ativistas “pró-escolha”5.
Um primeiro problema que se poderia levantar aqui é que a afir-
mação de que a vida é sagrada porque é criação divina, que está 
na base das posições religiosas contrárias ao aborto, não permite 
considerar de maneira adequada as vidas já presentes e existentes. 
Por isso, a inviolabilidade da vida como investimento humano e 
criativo, assim destacada pelo próprio Dworkin, fica de fora da 
agenda dos movimentos contrários ao aborto. Eles promovem 
uma visão conservadora da vida, em grande parte amparada em 
concepções sexistas que o feminismo procura superar. Em vez do 
direito das mulheres a decidir sobre si e sobre o que se passa em 
e com seu corpo, afirmam que esse corpo tem significados que 
o tornam alheio à própria mulher. Em sua maioria, defendem 
expressamente arranjos familiares e papéis de gênero opressores 
para as mulheres ou tratam do direito à vida de maneira neutra 
do ponto de vista das relações de gênero, silenciando sobre as 
mulheres como agentes, sobre suas necessidades e sobre o contexto 
em que ocorre a gravidez6. Vale destacar, ainda, que o fundamento 
religioso para a obstrução de direitos individuais compromete a 
laicidade do Estado e, com isso, a cidadania e a construção de 
uma sociedade plural e democrática.

5	 Ronald Dworkin, Domínio da vida: aborto, eutanásia e liberdades individuais (São Paulo, Martins 
Fontes, 2009). A edição original é de 1993.

6	 Dorothy McBride Stetson (1996). “Feminist perspectives on abortion and reproductive technolo-
gies”, em Marianne Githens e Dorothy MacBride Stetson (orgs.), Abortion politics: public-policy in 
crosscultural perspective (Nova York, Routledge, 1996), p. 222.



o debate sobre aborto     

O debate sobre o aborto coloca em pauta questões fundamentais para a 
democracia e a cidadania. Ainda que esteja dentro dos limites da tradição 
liberal, a propriedade de si mesmo é a base indispensável para o acesso à cidada-
nia e a criminalização do aborto gera grave assimetria, impondo às mulheres 
limitações no manejo do próprio corpo com as quais os homens não sofrem7. 
A tematização do direito ao corpo envolve a exigência de que a propriedade 
de si, nos termos definidos pelo próprio liberalismo, seja extensiva a todos os 
indivíduos. Ela, porém, está em descontinuidade, ou mesmo ruptura, com a 
concepção liberal do indivíduo porque expõe os limites de uma abstração. Não 
é apenas que os direitos não sejam de fato universalmente usufruídos, eles pre-
cisariam ser definidos a partir da posição específica e concreta dos indivíduos. 
Assim, para as mulheres, a manutenção ou a interrupção de uma gravidez tem 
impacto distinto daquele que tem para os homens porque afeta diferentemente 
sua integridade física8.

Do mesmo modo, não é preciso ultrapassar o liberalismo para afirmar que 
o que ocorre no e ao corpo de um indivíduo deve ser fruto de uma decisão 
própria, consentida. No feminismo “pró-escolha”, o direito da mulher de 
definir o que ocorre com seu corpo pode ser entendido a partir de algumas 
premissas: (a) nenhum contato com o corpo do indivíduo pode existir sem 
seu consentimento, o que enfatiza a extensão da noção de escolha ao âmbito 
da integridade física, evitando críticas como as de Catharine MacKinnon, 
de que a defesa do direito ao aborto não problematizaria as assimetrias nas 
relações sexuais9; (b) a decisão sobre manter uma gravidez, nutrir e sustentar 
biologicamente outro indivíduo deve ser da mulher, isto é, geração, gestação e 
maternidade têm de ser decisões consentidas e informadas para que o direito das 
mulheres à autonomia seja preservado. Mas é a crítica aos limites do liberalismo 
que permite destacar uma terceira premissa: (c) o direito à escolha no caso do 
aborto deve ultrapassar o sentido negativo da liberdade que está aí envolvida. 
Isso significa que deve ser apoiado pelo Estado por meio de políticas públicas 
de combate à violência, de orientação para o respeito às decisões individuais 
e de atendimento adequado na área de saúde. Caso contrário, ficaria restrito 

7	 Cf. Luis Felipe Miguel, “Aborto e democracia”, Revista Estudos Feministas, v. 20, n. 3, 2012.
8	 Judith Jarvis Thomson, “A defense of abortion”, Philosophy & Public Affairs, v. 1, n. 1, 1971.
9	 Catharine A. MacKinnon, Feminism unmodified, cit.



   feminismo e política 

a uma situação em que “mulheres privilegiadas têm direitos”10. Poderia haver 
liberdade sem necessariamente haver justiça, aqui entendida como igualdade 
de condições para o usufruto dessa liberdade.

Essa última premissa tem sido a base de ressalvas e críticas ao direito ao 
aborto definido como direito à privacidade. Esse é o caso da decisão da Suprema 
Corte que legalizou o aborto nos Estados Unidos no famoso caso Roe versus 
Wade, de 1973, mas sobretudo em Harris versus McRae, de 1981, que adicio-
nou à primeira decisão o entendimento de que o Estado não tem de prover 
os recursos para o aborto. Assim concebida, a legislação preservaria intacta a 
oposição entre público e privado e as formas de opressão a que corresponde, 
além de não avançar na garantia efetiva desse direito.

Nesse ponto, as controvérsias sobre a privacidade no feminismo ganham 
relevância para o debate sobre o aborto. Um dos avanços importantes do 
liberalismo, historicamente vinculado ao direito à liberdade de crença e de 
expressão, é a afirmação de que o respeito aos indivíduos inclui o respeito a 
seu julgamento sobre o que é importante para si. Para as feministas que julgam 
correto que o direito ao aborto seja amparado, legalmente, pelo direito à pri-
vacidade, o que está em questão é a garantia da autonomia dos indivíduos. Os 
argumentos de Jean Cohen, mas também os de Drucilla Cornell, estão entre 
os que representam claramente essa posição. Segundo elas, é preciso ao mesmo 
tempo assegurar a autonomia dos indivíduos sobre sua capacidade reprodutiva 
e evitar formas de controle por parte do Estado, ainda que estejam fundadas 
nas concepções de uma maioria. A privacidade não se restringe ao direito a ser 
deixado em paz – que poderia, na realidade, justificar formas convencionais da 
divisão entre o público e o privado –, mas permite preservar aspectos íntimos 
e relevantes da vida dos indivíduos. Há, nesse caso, uma continuidade entre 
as noções de personalidade inviolável e de integridade corporal. A primeira 
remete ao entendimento de que todo indivíduo “merece igual preocupação e 
respeito”, protegendo nossas particularidades, isto é, “nossas identidades frágeis 
e concretas”11. A segunda coloca o direito a controlar o próprio corpo como 
parte do direito a autodefinir-se, mas destaca sua relação com os processos 

10	 Ibidem, p. 100.
11	 Jean L. Cohen, Regulating intimacy, cit., p. 158.



o debate sobre aborto     

formadores da identidade dos indivíduos, que envolve os significados que 
atribuímos aos nossos corpos12.

Dessa perspectiva, o direito à privacidade pessoal não se confunde com o 
direito à privacidade de entidade. As garantias para a entidade familiar corres-
ponderam historicamente ao isolamento da esfera doméstica em relação aos 
critérios de justiça – e aos direitos individuais, sobretudo das mulheres e das 
crianças. As restrições ou a eliminação dessas garantias foram determinantes 
para criminalizar a violência doméstica, assim como o estupro no casamento. 
Pensada como garantia individual, a privacidade seria também importante para 
garantir o respeito a uniões homoafetivas e à pluralidade dos arranjos afetivos 
e familiares.

Ainda que esses pontos sejam destacados em sua relevância nas abordagens 
liberais, a linguagem da escolha individual é vista, não apenas por juristas 
como Catharine MacKinnon, já mencionada, mas também pelas feministas 
negras, como insatisfatória. Ela estaria atada às experiências das mulheres 
brancas, ricas e de classe média, para as quais as alternativas de anticonceptivos 
e de acesso a aborto seguro se tornariam efetivas. Para as demais, “o aborto 
pode ser mais um indicativo de desigualdade social, limitações sociais e in-
justiça reprodutiva”13. Além disso, na experiência das mulheres que estão em 
condições de opressão por sua raça ou sua classe social, as políticas voltadas 
para o controle reprodutivo podem ter significado algo muito diferente da 
ideia de escolha e controle sobre o próprio corpo. Em suas vinculações his-
tóricas com o racismo e o controle populacional, as políticas de esterilização 
levadas a cabo em várias partes do mundo em meados do século XX são um 
caso representativo, em que as mulheres pobres foram, ao mesmo tempo, o 
alvo de esterilizações involuntárias e tiveram negado o acesso a esterilização 
voluntária, aborto seguro e anticonceptivos de maneira desproporcional em 
relação às mulheres brancas14. Quando predominou a visão neomalthusiana 
de prevenção à proliferação das camadas mais pobres da população, “o que 

12	 Ibidem, p. 161.
13	 Jenny Higgins, “Sex, unintended pregnancy, and poverty: one woman’s evolution from ‘choice’ 

to ‘reproductive justice’”, em Krista Jacob (org.), Abortion under attack: women on the challenges 
facing choice (Emeryville, Seal, 2006), p. 39.

14	 Johanna Schoen, Choice and coercion: birth control, sterilization, and abortion in public health 
and welfare (Chapel Hill, The University of North Carolina Press, 2005), p. 138.



   feminismo e política 

era demandado como um ‘direito’ para as privilegiadas acabou sendo inter-
pretado como um ‘dever’ para os mais pobres”15.

Com todas as diferenças e as tensões nesse debate, cabe ressaltar que o movi-
mento feminista produziu críticas hoje incontornáveis às formas convencionais 
de definição da dualidade entre o público e o privado, com a politização das 
relações de poder na esfera privada. Tematizou o corpo, a sexualidade e a capa-
cidade reprodutiva como domínios e aspectos da vida nos quais as relações de 
poder incidem diretamente. É porque têm sido, historicamente, componentes 
fundamentais da opressão às mulheres que eles precisam ser reconstruídos de 
modo que correspondam ao exercício da sua liberdade. O direito ao aborto é 
um requisito para que isso de fato ocorra.

15	 Angela Y. Davis, Women, race & class, cit., p. 210.


	Pages from Feminismo e política_miolo-3_2
	Pages from Feminismo e política_miolo1



